21. hodina – Svátost křtu
První člověk se v rajské zahradě rozhodl, že chce být jako Bůh, že chce být sám sobě bohem. Opustil prostor Boha, zdroj života a nutně tak začal směřovat k věčné smrti. Toto směřování člověk nemůže změnit. Bohu naštěstí nebyl lhostejný úděl člověka a poslal svého Syna, který nám svou smrtí nabídl možnost obrácení. Na tomto obrácení můžeme mít podíl prostřednictvím slavení svátosti křtu.
Svátost křtu
Když hovoříme o svátosti křtu, velmi častokrát říkáme, že se jedná o svátost, která smývá dědičnou vinu. Takovéto konstatování je ale velmi zjednodušené a „omezující“. Ve svátosti křtu totiž není přítomný jen rozměr vykoupení, ale také rozměr spásy.

Jedná se o velmi důležitou svátost v životě člověka. Tato svátost je jednak první ze tří iniciačních svátostí, tedy svátostí, které uvádějí křesťana do plnosti křesťanského života. Tato svátost rovněž otevírá člověku přístup k ostatním svátostem.

Ve svátosti křtu můžeme rozlišit trojí rozměr – soteriologický (rozměr týkající se spásy), christologický (týkající se Krista) a eklesiologický (týkající se společenství církve).
Jinými slovy, ve svátosti křtu dochází ke smytí dědičné viny a „obrácení“ člověka k nebeskému království (soteriologický rozměr), vstupujeme do jedinečného vztahu s Bohem, když se stáváme Božími dětmi a máme účast na Kristově poslání – být kněžími, proroky a králi (christologický rozměr) a v neposlední řadě jsme také začleněni do společenství bratří a sester, do společenství církve (eklesiologický rozměr).

Povolání vyplývající ze svátosti křtu
Pokřtěný člověk je povolán k tomu, aby dosahoval spásy. Křest se neudílí jen proto, aby byl člověk zbaven dědičné viny a obrácen k Bohu, ale také proto, aby prožíval svůj život ve společenství s Bohem a v zaměřenosti na nebeské království a věčný život. Jednoduše tomuto zaměření říkáme: povolání ke svatosti. Křest tedy není vrcholem
, ale začátkem našeho života, jehož cílem má být věčná radost v Božím království.
Ve svátosti křtu tedy přijímáme zvláštní povolání, totiž povolání ke svatosti. Život křesťana má být provázen úsilím uskutečnit toto povolání. Jakým způsobem má toto povolání uskutečňovat, uvidíme později, respektive v následujících hodinách, kdy budeme hovořit také o dalších svátostech
.

Svátost křtu a Písmo svaté
Církev ve svých počátcích začala slavit svátost křtu především ze dvou důvodů. Následovala příklad Ježíše, který sám přijal křest, a zároveň byla poslušna Ježíšova příkazu po jeho zmrtvýchvstání. Pro hlubší pochopení těchto skutečností je dobré se podívat do Písma svatého jak SZ, tak i NZ.
Předobrazy křtu ve SZ
Ještě před tím, než se budeme věnovat jednotlivým předobrazům, je dobré zdůraznit, že SZ nám žádné předobrazy v pravém slova smyslu nepředkládá. Jednotlivé konkrétní události totiž nejsou jen nějakou předzvěstí věcí budoucích, ale jsou to dokonané události, které mají význam samy v sobě. Nejsou tedy jen nějakou předpovědí, předobrazem něčeho budoucího, (například Syrský Náman je po obmytí skutečně uzdraven)
, ale samy už něco uskutečňují.
Teprve církev si začíná uvědomovat, že může starozákonní události ve světle Ježíšova života a jeho poslání vnímat novým způsobem. A tak začíná hovořit o tak zvaných „předobrazech“ ve SZ. Takovýchto „předobrazů“ křtu můžeme ve SZ vidět několik.
Tak například příběh o potopě vykresluje vodu jako vykonavatele Božího rozsudku. Zatímco voda ničí hřích, člověk nachází záchranu v lodi. Tato událost se tak stává také předobrazem, protože i ve křtu voda smývá hřích a člověk nachází záchranu v lodi církve.

Rovněž přechod Rudým mořem se v kontextu křtu stává častokrát připomínanou událostí. Jako byl Izrael prostřednictvím vod Rudého moře vysvobozen z otroctví a ze smrti  a otevřel se mu přístup k Zaslíbené zemi, tak i každý pokřtěný je ve křtu vysvobozen z otroctví hříchu a smrti a je mu otevřen přístup k té pravé a skutečné Zaslíbené zemi. V tomto kontextu lze pak číst i přechod přes Jordán (Joz 3).
Rovněž již připomenutá osoba Námana Syrského (2 Král 5,1-14) se stává citovaným příběhem. Náman dochází očištění ne po ledajaké koupeli, ale po obmytí v řece Jordánu.
Starozákonní „předobrazy“ se ale neomezují pouze na nějaké události v lidských dějinách. Podhoubím, ve kterém se bude vyvíjet křestní praxe, se také stává kultická činnost jednotlivých židovských skupin. Izraelský národ zakouší očištění v jednotlivých ritech.
V dějinách Izraelského národa, zvláště v období po Babylónském zajetí (586-538 př. Kr.), se objevují různé praktiky „očišťování“:

- rity očišťování, praktikované komunitou v Qumránu. Úplné ponoření se do vody, které má iniciační charakter. Tato noření se ale také opakují, především před nějakou významnou událostí, před jídlem… Toto očišťování se nevykonává ve jménu někoho.

- rity proselytů
. Mají iniciační význam. Ponoření předchází přihlášení se k židovskému učení. Zde je nutná přítomnost tří svědků. Nejedná se tedy o „autokřest“.

Na tyto praktiky nejspíš navazuje Jan Křtitel a jeho učedníci. Jeho „novinkou“ je to, že jeho křest je ponořením ve smyslu prorockém, nikoli kultickém. Toto ponoření vyjadřuje pokání a odhodlanost k obrácení, k přijetí odpuštění hříchů. Odpuštění tedy neuděluje!!!

A právě Janův křest přijal Ježíš. První, co je důležité konstatovat, je, že Ježíš nepřijal křest na odpuštění hříchů, ale přijal křest pokání. I tak zůstává „problematické“, proč Ježíš k tomuto křtu přistupuje. Když se ale na onu událost zaměříme trochu pozorněji, uvidíme, že tato událost je srozumitelnou a výmluvnou.

Ježíš přistupuje ke křtu v zástupu hříšníků, tedy přijímá jejich úděl. On ale nesestupuje do Jordánu proto, aby „odložil“ své hříchy, ale aby je vzal na sebe – je označen v tuto chvíli Janem Křtitelem za Beránka, který na sebe bere hříchy světa.
Ježíšův křest zároveň vyjadřuje počátek jeho činnosti. Stává se tak okamžikem, kdy Ježíš začíná veřejně působit. To ostatně ukazují tři události, které jeho křest doprovázejí (otevírají se nebesa, sestupuje na něho Duch svatý – je pomazán Duchem svatým – a z nebe zaznívá hlas představující Ježíše jako Bohem milovaného Syna).

A v tomto smyslu tedy církev následuje Kristova příkladu. Křest se pro každého křesťana stává počátkem jeho činnosti.
Uskutečňování Ježíšova příkazu
Evangelisté Marek a Matouš nám na konci svého evangelia zaznamenávají Ježíšův příkaz křtít všechno stvoření (Mk 16,14-18), resp. křtít všechny národy (Mt 28,10-20). Církev tak v první řadě při udílení svátosti křtu uskutečňuje Ježíšův příkaz.

O praktikování křtu prvními křesťanskými komunitami jsme informováni z Pavlových listů. Zde také nacházíme základní úryvek týkající se křtu – Řím 6,1-11. Zde je vyjádřeno vnímání křtu jako připodobnění se Kristu v jeho smrti a ve vzkříšení. Svatý Pavel tak jasným způsobem vyjadřuje odlišnost Ježíšova křtu a křtu, který přijímáme my. My totiž nepřijímáme křest, jaký přijal Ježíš od Jana, ale jaký za nás prožil na kříži!  
Obřady udílení svátosti křtu

Obřady udílení svátosti křtu jsou velmi krásné a výmluvné. Jednotlivá gesta, slova, místo udílení svátosti křtu…, to všechno vypovídá o tom, co se ve svátosti křtu uskutečňuje.

Představení kostela
Obřad udílení svátosti křtu začíná u vstupu do kostela. Zde kněz po úvodních otázkách, označuje dítě znamením kříže. Tímto znamením je vyjádřeno, že dítě patří Kristu, patří do jeho „stáda“. Následující průvod do kostela, kde by měla být shromážděna místní církev, (velmi se doporučuje, aby se křtilo při nedělní mši svaté) zřetelným způsobem ukazuje, že dítě je přijímáno do našeho středu, do našeho společenství.

Křest nenavazuje pouze vztah člověka s Bohem, ale také člověka s člověkem. Bůh je Otec a my všichni jsme bratři a sestry. Křesťanství není možné prožívat výlučně ve svém vztahu s Bohem, ale je třeba jej prožívat také ve společenství církve. Vzájemná bratrská láska navíc hraje v křesťanském životě velmi důležitou roli. Vždyť Ježíš říká, že podle lásky poznají nás, křesťany. V Matoušově evangeliu (Mt 25, 31-46) se dokonce ukazuje, že na projevování lásky vůči svým bližním závisí naše věčné štěstí.

Dítěti, které bylo přineseno do kostela, jsou následně při udílení svátosti křtu představeny tři důležitá místa v kostele – ambon, křtitelnice a oltář.

Ambon je místem, odkud zaznívá Božího slovo, které má doprovázet a formovat celý křesťanský život. Svatý Jeroným ve svém komentáři ke knize Izaiáš říká: „Neznat Písmo, to znamená neznat Krista“. Písmo svaté tak má skutečně důležité místo v křesťanském životě.

Druhým významným místem je křtitelnice. K ní se kráčí „za zpěvu litanií“, tedy vzývání svatých a vyprošování jejich pomoci. Ona je zdrojem veškerých milostí, které křesťan ve svém životě může přijímat. K tomuto místu bychom se měli opakovaně vracet, u tohoto místa bychom mohli pravidelně (třeba v den výročí křtu) obnovovat své křestní vyznání
.
Třetím místem je oltář. Dítě ještě nemůže přijmout eucharistii, přesto je mu toto místo, kde jsou věřící živeni Kristovým tělem a krví, představeno. U oltáře se modlíme modlitbu křesťanů, modlitbu, kterou se křesťané modlí před svatým přijímáním, modlitbu Otčenáš.
Jednotlivé obřady udílení svátosti křtu
U křtitelnice se vykonává pět obřadů. 


- exorcismus a mazání olejem katechumenů


- trojí lití vody na tělo křtěného a vyznání trojiční formule


- mazání olejem křižmo


- předání bílého roucha


- předání hořící svíce.

Nejdůležitějším z těchto obřadu je trojí lití vody na tělo křtěného a vyznání trojiční formule. Právě tímto se uděluje svátost křtu. Ostatní obřady mají svůj význam v tom, že nám mimo jiné pomáhají hlouběji pochopit, co se to v tom křtu vlastně odehrává.

Exorcismus a mazání olejem katechumenů
První z obřadů předchází samotné udělení svátosti křtu. Jedná se o mazání olejem na hrudi (dříve na celém těle), které vyjadřuje to, že člověk ve křtu dostává zvláštní milosti (dary, schopnosti), bojovat se zlem (vytrhnout se z jeho područí, z jeho moci).

Udělení křtu

Zřeknutí se zla a vyznání víry – Člověk se zříká zla. Zlo v životě křesťana nemá mít žádné místo. Nestačí se ale jen zříci zla, ale je třeba se rovněž přihlásit k Bohu. To je vyjádřeno v následujícím vyznání víry.

Křest – Voda není jen tím, čím se umýváme, ale je především zdrojem života. Tam, kde je voda, tam je život. Tam, kde je křestní voda, tam je život věčný
.
Mazání olejem křižmo
V udělení svátosti křtu člověk dostal povolání ke svatosti. Následující obřad nám pomáhá pochopit, jakým způsobem máme této svatosti dosahovat. Jsme pomazání k podobě Krista – kněze, proroka a krále. Právě prožíváním tohoto trojího Kristova úřadu uskutečňuji svůj křesťanský život a směřuji ke své svatosti.

Kněz je ten, kdo přináší oběti (sacrificium – spojení slov „sacer“ a „facere“, neboli činit posvátným). Život křesťana by měl být životem toho, kdo je ochoten a schopen se obětovat (posvěcovat), resp. se připojovat k Ježíšově oběti a vytrpět, co ještě zbývá vytrpět do plné míry Kristových útrap (srov. Kol 1,24). Tou pravou obětí je oběť modlitby a chval.


Prorok je ten, kdo hlásá Boží slovo. To v první řadě vyžaduje mít osobní a živý vztah s Bohem. Apoštolská exhortace Christifideles laici o životě a poslání laiků rozlišuje u každého křesťana dva druhy hlásání Božího slova, dvojí svědectví – života a slova. Svým životem má každý křesťan povinnost hlásat evangelium naprosto nutně za všech okolností. Svým slovem pak má tuto povinnost naprosto nutně za určitých okolností.

Třetím úřadem je královský úřad. Každý pokřtěný prožívá svůj život v účasti na Kristově vládě. Ježíš přišel proto, aby vydal svědectví pravdě. Právě život v pravdě je podílem na Kristově královském úřadu. Evangelisté nám zároveň říkají, že Kristus vládne z kříže
, kde zjevuje svou lásku až do krajnosti a kde tuto lásku prožívá ve službě druhým. 
Předání bílého roucha

Roucho má bílou barvu, což značí, že ve křtu došlo ke smytí dědičné viny (případně všech hříchů). Šat je ale také vyjádřením důstojnosti. Člověk, který zhřešil, ztratil svou důstojnost (viz první hřích). Ježíš ve křtu hanbu prvního hříchu zakrývá a dává člověku novou důstojnost, důstojnost dítěte Božího.

Předání hořící svíce
Svíce se zapaluje od paškálu, symbolu zmrtvýchvstalého Krista. Kristus, který svou smrtí a svým vzkříšením přemohl temnoty hříchu a smrti, dává na tomto vítězství podíl i nám. 

Svíce je symbolem, který by měl provázet celý náš život. V záři jejího světla máme prožívat svůj život (chodit ve světle). V záři jejího světla rovněž obnovujeme své křestní závazky. Její plamen má „neustále hořet“, abychom, až přijde ženich, mu mohli vyjít s radostí vstříc a spolu s ním vstoupit na svatební hostinu (srov. Mt 25,1-13). 

Udělovatel křtu
Protože svátost křtu je v otázce spásy velmi důležitou, udílí platně tuto svátost každý člověk, dokonce i nevěřící. Děje se tak obvykle ve výjimečných situacích
. Pro platnost křtu je důležité vykonat následující skutečnosti. Křtít se musí čistou vodou (myslí se tím neochucenou vodou – vodou z kaluže se tedy křtít může). Je třeba třikrát nalít vodu na tělo křtěného a vyznat trojiční formuli (N, já tě křtím, ve jménu Otce i Syna i Ducha svatého). A při tomto úkonu musím chtít dělat to, co dělá církev.
Po křtu je třeba neprodleně zajít na farní úřad, na jehož území byl křest udělen, a křest nahlásit (aby byl zapsán do matriky).

Pokud dítě přežije a uzdraví se, bývá obvykle přineseno do kostela, kde jsou vykonány následující obřady. Ty křtu nic nepřidávají, ale vyjadřují začlenění dotyčného dítěte do společenství církve.
Nabízené otázky k snadnějšímu studiu

1. Ve svátosti křtu můžeme rozlišit tři rozměry. Ty nám pomáhají pochopit, co se ve křtu odehrává. O jaké rozměry se jedná? 
2. Co vyjadřuje soteriologický rozměr křtu? 
3. Co vyjadřuje christologický rozměr? 
4. Co vyjadřuje eklesiologický rozměr? 
5. Jaké povolání vyplývá ze křtu? 
6. Proč církev křtí? 
7. Jaké můžeme nalézt předobrazy křtu ve SZ? 
8. Ve starozákonní době můžeme vidět různé rity očišťování. Jeden z nich prováděli příslušníci Qumránské sekty. K čemu ritus očišťování v této komunitě sloužil? 
9. Co vyjadřovaly rity očišťování u proselytů? 
10. Co vyjadřoval Janův křest? 
11. Kde nalezneme Ježíšův příkaz, aby jeho učedníci křtili?
12. V NZ můžeme nalézt základní text týkající se křtu. O jaký text se jedná? 
13. Co je obsahem textu Řím 6,1-11? 
14. Co při udílení křtu vyjadřuje průvod do kostela? 
15. Která místa v kostele jsou při křtu dítěti představena? 
16. Udílení svátosti křtu se skládá z pěti obřadů. Jakých? 
17. Který z obřadů je při udílení svátosti křtu ten nejdůležitější? 
18. Při mazání olejem křižmo jsme pomazáni k účasti na trojím Kristově úřadu. O jaké úřady se jedná? 
19. Jakým způsobem prožívám jednotlivé úřady ve svém křesťanském životě? 
Nabízené otázky k snadnějšímu studiu

1. Soteriologický, christologický a eklesiologický.
2. Že ve svátosti křtu dochází ke smytí dědičné viny a „obrácení“ člověka k nebeskému království. 

3. Že vstupujeme do jedinečného vztahu s Bohem, když se stáváme Božími dětmi a máme účast na Kristově poslání – být kněžími, proroky a králi. 

4. Že jsme začleněni do společenství bratří a sester, do společenství církve.

5. Povolání ke svatosti.
6. Protože následuje Ježíšův příklad a uskutečňuje příkaz po jeho zmrtvýchvstání.
7. Duch, který se vznáší nad vodami (Gen 1,2), Noemova archa, projití Rudým mořem, projití Jordánem, Náman Syrský…
8. Jednalo se o úplné ponoření se do vody, které mělo iniciační charakter. Tato noření se ale také opakují, především před nějakou významnou událostí, před jídlem… 
9. Mají iniciační význam. Ponoření předchází přihlášení se k židovskému učení. Zde je nutná přítomnost tří svědků. Nejedná se tedy o „autokřest“.
10. Byl to křest obrácení a pokání.

11. Mk 16,14-18; Mt 28,10-20.

12. Řím 6,1-11.

13. Křest je připodobněn Kristově smrti a jeho vzkříšení.

14. Že dítě je přijato do společenství církve.

15. Ambon, křtitelnice a oltář.

16. Exorcismus a mazání olejem katechumenů; trojí lití vody na tělo křtěného a vyznání trojiční formule; mazání olejem křižmo; předání bílého roucha; předání hořící svíce.

17. Trojí lití vody na tělo křtěného a vyznání trojiční formule

18. Kněz, prorok a král.

19. Viz text.
� V mnoha případech je křest vnímán jako cíl naší námahy. Absolvujeme přípravu, abychom dospěli ke křtu. To je ale špatné pojetí. Přirovnejme křesťanský život, po příkladu sv. Pavla, k závodu. Příprava na křest (dlouhodobá – vzdělávání se, i krátkodobá – rozhovory s knězem) je takovým tréninkem a absolvováním přípravných a „nominačních závodů“. Všechno ale směřuje k tomu hlavnímu závodu, k němuž „zaklekneme do bloků“ při udílení svátosti křtu. Teprve křtem začíná ten pravý vrchol, ten jedinečný závod, jehož cílem má být dosažení nevadnoucího věnce slávy, totiž naší spásy. Představme si olympijský závod, na kterém velký favorit vítězství zaklekne do bloků a nevyběhne, protože mu stačí, že se dostal na olympiádu…


� Zvláště u společenských svátostí, protože to jsou svátosti, které nám pomáhají specifickým způsobem uskutečňovat naše křestní povolání ke svatosti.


� Zde se ukazuje důležitost toho vnímat dějiny spirálovitým způsobem (srov. 17. hodina). Každá událost má význam sama v sobě. V různých dějinných epochách je pak prožívána na „nové úrovni“. To ostatně dělá i Ježíš při ustanovení svátostí (srov. 20. hodina, poznámka pod čarou číslo 1). I my, když slavíme svátosti, tak ještě stále tíhneme k něčemu většímu, k jejich naplnění. To ale přitom udílení a slavení oněch svátostí nedevalvuje, nečiní z nich jen nějaký předobraz, nějakou „hru“ na něco, co teprve přijde. 


� Proselyté – jedná se o pohany, kteří přijali židovskou víru.


� Není snad třeba zdůrazňovat, že pro důležitost křtu v mém životě by mělo být samozřejmostí, že si pamatuji datum, kdy jsem byl pokřtěn.


� V žalmu 1 se modlíme: „podobá se tak stromu zasazenému u vodních proudů, ve svůj čas přináší ovoce…“ (katolický překlad, Ž 1,3). Při křtu je strom našeho života zasazen v poušti tohoto světa u vody…


� V pašijovém příběhu evangelisté výslovně vykreslují Ježíše jako krále. Činí mnoho narážek. Po bičování Ježíš dostává trnovou korunu, je oblečen do nachově rudého pláště, dostává rákosovou hůl, lidé se před ním klanějí. Ježíšovým trůnem je kříž, kde je také výslovně napsáno, že se jedná o krále – INRI – Ježíš Nazaretský, král židovský.


� Jedná se například o křest novorozeného dítěte v porodnici…





